
LUGEMISEST

Jaak Jõerüüt

EXORDIUM EHK INGRESSUS EHK
PREAMBUL

Sellisel ajastul, mil massid on hakanud arvama, et nende eest
loeb (ja mõtleb) masin, on mõistlik mitte liituda massiga.

I. GEORGE STEINER

1914. aastal ehk sada kaksteist aastat tagasi kirjutas kolmekümne
nelja aastane A. H. Tammsaare lüüriliselt:

Ma armastan raamatuid lugeda oja kaldal istudes, kuulates
möödavulisevaid laineid, nagu oleksid nad elutunnid: raamat
päästab nii mõnegi silmapilgu kaduvusest.
Ma armastan raamatuid kevadel, kui kõik lööb lokkama, õilmit-
sema ja kui mesilased sumisedes mett korjavad: mina otsin mett
raamatutest.
Ma armastan raamatuid sügisel, kui vihma pladiseb tinasist pilvist
lõpmata ja tuul ulub toanurgal ning korstnasuul, nagu nutaks keegi
suurel häälel kallimat: on raamatuid, mida lugedes isegi taeva-
tähed pisaratena paistavad.1

Ja samm enne surma, kuuekümne ühe aastaselt sellise kibe-
dusega, mis sobib tänasesse päeva:

Vaimselt hellitame aina lamedat keskpärasust.2

1A. H. Tammsaare. Mõtteid ja mõtisklusi. (Loomingu Raamatukogu
nr 1–3.) Koost. Elem Treier. Tallinn: Perioodika, 1978, lk 109.

2Samas, lk 103.

195



Lugemisest

2008. aastal ilmus Loomingu Raamatukogus Briti esseisti
George Steineri (1929–2020) valitud esseede kogu, mille koos-
tas ajaloolane ja kultuuriteadlane Marek Tamm ning tõlkis ing-
lise keelest Triinu Pakk. Need esseed ilmusid originaalis aasta-
tel 1978–1996. Juba esimesest, pealkirjaga “Ebatavaline lugeja”,
võib leida kümneid raamatu-paatoslikke lauseid, mis võiks olla
motoks mis tahes loole, loengule, romaanile, filmile, ooperile,
operetile, väitekirjale jne, mis puudutavad raamatu teemat.

Lugeja eluiga mõõdetakse tundide, raamatu oma aastatuhandete-
ga. [---]
Marmor mureneb, pronks paatub, kuid kirjutatud sõnad — näili-
selt kõige hapramad kõigist meediumeist — jäävad püsima. Need
elavad üle oma loojad [---].
Seniajani on üksnes raamatud suutnud surma üle kavaldada ja teha
teoks selle, mida Paul Eluard määratles kunstniku keskse sunduse-
na: le dure désir de durer3 (ja tõesti, raamatud suudavad iseennast-
ki üle elada, karates otsekui sikuhüppemängus üle omaenese alg-
se olemise varju: on olemas üliolulisi tõlkeid ammu väljasurnud
keeltest). [---]
Sisaldub ju igas igas raamatus panus unustuse vastu, kihlvedu vai-
kuse vastu, mille võib võita üksnes siis, kui keegi raamatu uuesti
lahti lööb (kuid erinevalt inimesest võib raamat seda surnuist tõus-
mise võimalust oodata terveid sajandeid).4

Koostaja Marek Tamm on oma järelsõna pealkirjaks pannud
“George Steiner, lugemisõpetaja”, tsiteerides juba alguses Steine-
rit ennast, kes olevat läbi aastakümnete korranud üht enesemää-
ratlust: “[M]ulle meeldiks, kui mind mäletatakse hea lugemisõpe-
tajana, maître à lire’ina, sellena, kes saatis oma elu mööda teiste-
ga koos lugedes.” Ja kes täpsustas hiljem:

Lugemise all pean ma silmas heastavat tegevust selle sügavalt mo-
raalses tähenduses: lugemine peaks meid siduma teatud nägemu-

3Pr k Kestev tahe kestma jääda. Tlk.
4George Steiner. Valik esseid. (Loomingu Raamatukogu nr 33–34.)

Koost. Marek Tamm, tlk Triinu Pakk. Tallinn: Kultuurileht, 2008,
lk 8–9.

196



Jaak Jõerüüt

sega, tugevdama meie inimlikkust, hoidma ära meie teelt kõrvale
kaldumise.5

Marek Tamm lõpetab järelsõna tähendusliku, aina aktuaalse-
maks muutuva, ütleksin, et isegi päev-päevalt muutuva nendingu-
ga, mis on kirja pandud juba 2008. aastal:

Ühena viimastest elavatest autoritest õpetab Steiner meile luge-
mise väärtust ajal, mil mitte meie ei vaja üha enam raamatuid,
vaid raamatud vajavad üha enam meid. Sest, nagu tunnistab üks
tegelane Hispaania kirjaniku Carlos Ruiz Zafóni romaanis “Tuule
vari” (2001, e. k. 2008), “lugemisse paneme me kogu oma mõis-
tuse ja südame ning see oskus muutub iga päevaga üha harulda-
semaks”.6

George Steiner on ainus inimene, kellest tean, et teda on rah-
vusvahelises kultuuriruumis nimetatud lugemisõpetajaks. Mee-
nutagem vahel üht tähendussõna: me kõik toetume mineviku hiig-
laste õlgadele. Ja sellisest hoiakust lähtudes on loomulik mitte
korrata oma sõnadega seda, mida keegi on juba öelnud, selgelt
ja täpselt, pigem tsiteerigem. Tsiteerimine austab neid vaimseid
eelkäijaid, kellele me — sageli enese teadmata — oma mõtte-
maailmas toetume. Tsiteerimine on hariv tegevus, eelkõige iseend
hariv.

Ühel leheküljel kirjutab Steiner nii:

Ehe lugemine nõuab vaikust [---] lugemine [---] on vaikne ja ük-
sildane tegevus. See on võbelev vaikus ning üksildus, mis kihiseb
sõnade elust. Kuid lugeja ja maailma [---] vahele on tõmmatud
kardin.7

Ja teisel lisab:

Vaikuse ja üksinduse hind aina tõuseb. (Muusika kõikjaldasus ja
prestiiž tulenevad osalt just asjaolust, et seda saab kuulata teiste
seltsis viibides. Tõsine lugemine aga välistab isegi lähedaste ini-
meste seltskonna.)8

5Samas, lk 143.
6Samas, lk 149.
7Samas, lk 14.
8Samas, lk 23.

197



Lugemisest

Olgu need laused sissejuhatuseks eriti pikale tsitaadile (ja üht-
lasi õigustuseks, kui kellelgi tekib küsimus, miks nii pikalt). Sel-
le tsitaadi punktuaalset kirjutamisaega ma ei tea, igatahes kuulub
see eelmise sajandi lõpuaega, kuid kõlab tänahommikuselt!

Ent kust peaksime leidma tõelisi lugejaid, des lecteurs qui sachent

lire9? Ma kahtlustan, et meil tuleb ilmselt nad välja õpetada.
Ma kannan endas nägemust “loomingulise lugemise koolidest”
(“koolid” on kaugelt liiga pretensioonikalt öeldud; üks vaikne tu-
ba ja laud ajavad asja ära). Meil tuleb alustada aine terviklik-
kuse kõige lihtsamast ja seetõttu ka kõige rangemast tasandist.
Me peame õppima lauseid osadeks lahutama ja oma teksti gram-
matiliselt analüüsima, sest — nagu õpetas Roman Jakobson —
poeesia grammatikat, luuletuse närvikava ja kõõluseid ei saa nä-
ha see, kes on pime grammatika poeesiale. Meil tuleb taas tund-
ma õppida meetrikat ja noid skandeerimisreegleid, mida Victo-
ria ajastul tundis iga kirjaoskaja koolipoiss. Meil tuleb seda teha
mitte pedantsusest, vaid masendava tõsiasja tõttu, et kogu luu-
les ja päris märkimisväärses hulgas proosaski on meetrum see
muusika, mis valitseb mõtte ja tunde üle. Me peame elule ära-
tama oma mälu tuimaksjäänud lihased, taasavastama oma täiesti
harilikes minades need tohutud täpse pähejätmise ressursid ning
naudingu tekstidest, mis on leidnud meis endale kindla eluaseme.
Me püüaksime omandada neid mütoloogia ja pühakirja tundmise,
ühise ajaloolise mälestuse algeid, ilma milleta on vaevalt küll või-
malik — otsimata lakkamatult abi üha suuremat vaeva nõudvatest
joonealustest — adekvaatselt lugeda ridagi Chaucerit, Miltonit,
Goethet või — toomaks teadlikult modernistlikku näidet — Man-
delštami (kes, nagu ilmneb, on üks vastukaja meistreid).
Selline “loomingulise lugemise” klass läheks edasi sammhaaval.
See alustaks praeguste lugemisharjumuste peaaegu täielikust düs-
leksiast. See loodaks jõuda niisuguse asjatundliku pädevuseni, na-
gu see valitses Euroopa ja Ameerika Ühendriikide hea hariduse
saanute seas, ütleme, 19. sajandi lõpul. Ideaal, mille poole see
püüdleks, oleks see achèvement, see rahuldustpakkuv ja krooniv
süüvimine teksti, milles kõneleb Péguy ja mille musternäideteks
on Mandelštami süüvimine Dantesse või Heideggeri süüvimine
Sophoklesse.

9Pr k Lugejaid, kes oskaksid lugeda. Tlk.

198



Jaak Jõerüüt

Alternatiivid ei ole kuigi julgustavad: ühelt poolt labastumine ja
karjuv intellektivaegus, teiselt poolt kirjanduse taandumine muu-
seumikappidesse. Ühelt poolt klassiku odavalt klantsima löödud
“süžeekokkuvõtted” ehk ette läbi nämmutatud ja trivialiseeritud
versioonid, teiselt poolt loetamatud kommentaaride kommentaa-
rid. Kirjaoskus peab keskväljaku taas enda kätte võitma.10

Aga milline on “see lugeja, kes oskab lugeda”, seda peab iga-
üks, kes on raamatute sõber, ise katsuma ette kujutada. Abiks saa-
vad olla need raamatud, olgu või vähesed laused ja lõigud neist,
kus sõnade mõjujõud on mingil põhjusel vähemalt kohati nii tu-
gev, et lausa peab inimeses äratama midagi, mis vahepeal uinus,
aga võib kellest tahes teha vähemalt mõneks hetkeks “tõelise lu-
geja”.

Pakun ühe võimaluse.
Varlam Šalamov, Kolõma jutud.
Jutu pealkiri, kust on pärit katkend, on “Kuiv pajuk”. Koht —

vangilaager Venemaal, Stalini ajal. Endine poliitvang Šalamov on
kirjutanud siin enda ja mõnede kaasvangide vanglaelu ühest epi-
soodist. Mõju üle otsustagu igaüks ise, omaette.

Puuduses ega hädas sõprust ei sünni. Need “eluraskused”, mil-
lest ilukirjanduse muinasjutud meile pajatavad ja mis peaks olema
sõpruse tekkimise kindlaks tingimuseks, pole lihtsalt piisavalt ras-
ked. Kui häda ja puudus on kokku liitnud, inimestevahelise sõp-
ruse sünnitanud, siis tähendab, et puudus pole olnud äärmine ja
häda suur. Mure pole piisavalt terav ja sügav, kui seda on või-
malik sõpradega jagada. Tõelises puuduses on võimalik tundma
õppida üksnes iseenda hinge ja keha tugevust, seal selguvad sinu
võimaluste piirid, füüsiline vastupidavus ja vaimujõud.
Me kõik saame aru, et ellu jääda võib üksnes juhuslikult. Ja ime-
lik, noorena oli mul kõigi ebaõnnestumiste ja põrumiste puhul üt-
lemine: “Noh, nälga me ei sure”. Olin selles lauses kindel, kindel
kogu ihust ja hingest. Ja ma sattusin kolmekümneaastaselt inimese
olukorda, kes ongi tõeliselt nälga suremas, kes sõna otseses mõt-
tes leivatüki pärast kakleb — ja seda kõike tükk aega enne sõda.
Kui me neljakesi Duskanja jõel kokku saime, siis teadsid kõik, et
sinna ei tuldud sõpruse pärast; teadsime, et ellu jäädes on ükstei-

10Samas, lk 25–26.

199



Lugemisest

sega kohtumine meile vastukarva. Meil on ebameeldiv meenutada
halba: hulluksajavat nälga, söögikateldes täide väljakeetmist, oh-
jeldamatut luiskamist lõkke ääres, luiskamist-unistamist, gastro-
noomilisi muinasjutte, omavahelisi tülisid ja ja ühesuguseid une-
nägusid, sest me nägime unes ühte ja sama: meist mööda lenda-
vaid rukkileivapätse, mis olid nagu suured meteoriidid või ing-
lid.11

Ja nüüd meenutan banaalset tõde: kõik, mida loeme, on kel-
legi kirjutatud. Sellele järgneb banaalne tõdemus, et literaatide
kohta, nii nagu kõigi avalikkuses tegutsevate inimeste kohta, rää-
gitakse ja kirjutatakse alati midagi, mis on tõest kaugel, peaasi et
mõjuks kurioosselt, veidralt või vähemalt kahtlaselt.

Igaüks võib endalt küsida, kas mõni fakt, legend või värs-
ke kuulujutt mõne kirjaniku kohta on teda pannud lugema tol-
le kirjaniku teoseid, või hoopis vastupidi, kas teadmine kirjani-
kust, liiga vähene või üleliigne, mõjub ligitõmbavalt või eemale-
tõukavalt. Võiks kirjutada essee: kuidas sünnivad eelarvamused,
ja kirjandus-kunstimaailmast leiab ainet küll ja küll. Eelarvamu-
sed autorite kohta käivad paraku lugemise juurde. Tean vähemalt
ühte eesti keelde tõlgitud raamatut, mis jutustab neist asjadest
irooniaga. Esimene lugu on William Faulknerist ja seega algab
teos niimoodi:

Kulunud legendi järgi kirjutas William Faulkner romaani “Kui
ma olin suremas” kuue kuuga ja äärmuseni nigelates tingimus-
tes: töötades öisel ajal kaevanduses kummuli pööratud käru najal,
tolmuse kiivri külge kinnitatud lambi kahvatus valguses. Sellega
püüab kulunud legend lahterdada Faulkneri vaeste ja paljukanna-
tanud, pisut proletaarse maiguga kirjanike ridadesse. Ometi vas-
tab tõele vaid jutt kuuest nädalast: kuuest suvenädalast, kui kirja-
nik elektrijaama söekatla käigusoleku eest vastutajana kasutas ära
pikalevenivaid pause söelabidatäite vahel. Faulkneri sõnul sai ta
seal häirimatult töötada, hiiglasliku päevinäinud dünamo ühtlane
surin olnud “rahustav” ning paik ise “soe ja vaikne”.12

11Varlam Šalamov. Kolõma jutud. (Edmund Burke’i selts.) Tlk Ilona
Martson. Tallinn: EKSA, 2019, lk 52.

12Javier Marías. Kirjapandud elud. (Loomingu Raamatukogu nr 38–
40.) Tlk Maria Kall. Tallinn: Kultuurileht, 2010, lk 13.

200



Jaak Jõerüüt

Robert Louis Stevensoni kohta kirjutab Marías kokkuvõtli-
kult:

Pole kahtlust, et Stevenson oli härrasmees, kuid mitte äärmuseni,
ütleme pigem, et ta oli seda just parajal määral: pole olemas tõe-
list härrasmeest, kes poleks vähemasti kordki elus käitunud tõelise
lurjusena.13

Itaalia kirjaniku, maailmakuulsa Lampedusa kohta on üldiselt
teada, et ta on

üks väheseid kirjanikke, kes ei tundnud end ega elanud kunagi kir-
janikuna [---], sest Giuseppe Tomasi di Lampedusa isegi ei püüd-
nud midagi avaldada enne, kui päris elupäevade lõpus.14

Ja Marías lisab kohe:

Lampedusa oli võrdlemisi täitmatu ja kirglik lugeja.15

Järgneb Maríase pikk, üksikasjalik kirjeldus, kuidas Lampe-
dusa oma päevi veetis, jalutades orbiidil: kodu, raamatukogud,
raamatupoed ja kohvikud, kirjeldus, mis sisaldab tema iseloomu
ja käitumise kohta iseäralikke detaile, millest üks on Maríase sõ-
nastuses selline:

Lampedusa armastas raamatuid sedavõrd kirglikult, et kasutas
neid koguni seifina: tal oli kombeks külvata raamatulehtede va-
hele väiksemaid rahatähti, et hiljem tingimata unustada, milliste
köidete vahele need just pandud said. Seepärast ütles ta mõnikord,
et tema raamatukogud peidavad kaht varandust.16

Jne jne, palju seiku, legende ja nende ümberlükkamisi on sel-
les raamatus kirjas.

Üks väga markantne näide ses mõttes, et näitab ajakirjanike
klikijanu juba ammu enne, kui arvutid tekitasid meie ellu virtuaal-
se nähtuse: klikk.

13Samas, lk 44.
14Samas, lk 29.
15Samas.
16Samas, lk 30.

201



Lugemisest

Jutt on Isak Dinesenist, Taani kirjanikust, kes elas pikka aega
Aafrikas ja keda tuntakse ta Aafrika-raamatu järgi Karen Blixeni-
na. See oli ta pärisnimi, kuid ta kasutas kirjanikuna ka varjunime-
sid, Dineseni kõige rohkem.

Kui Dinesen külastas 1959. aastal esmakordselt Ameerikat, maad,
kus tema teoseid eriliselt hinnati ja tunnustati, jõudsid temast et-
te lõputud kõmujutud ja mõistatused: ta on tegelikult mees, ta on
tegelikult naine, Isak Dinesen on kaks inimest: vend ja õde, Isak
Dinesen elas 1870. aastal Bostonis, kirjanikuproua on pariislan-
na, kirjanikuhärra elab Helsingøris, proua veedab suurema osa
ajast Londonis, ta on nunn, härra on väga külalislahke ja võtab
vastu noori kirjanikke, härraga on raske kontakti saada, ta elab
justkui vanglamüüride vahel, proua kirjutab prantsuse keeles, ei,
hoopis. . . Kui Dinesen lõpuks saabus ning temaga lugematutel
võõruspidudel ja avalikel rahvarohketel üritustel, kus ta peast oma
lugusid jutustas, kohtuti, selgus, et Dinesen on habras ja ekstra-
vagantne vanaproua, kelle palgeid katavad kortsud ja kelle käsi-
varred on peened kui tikud, kes riietub musta ja kannab peas tur-
banit, kõrvades teemante ning kelle silmalaud on tumedaks võõ-
batud. Legend arenes omasoodu, kuigi võttis nüüd konkreetsema
suuna: ameeriklased teadsid rääkida, et Dinesen toitub vaid aust-
ritest ja šampanjast, mis polnud aga täpne, sest mõnikord leppis
kirjanik ka krevettide, sparglite, viinamarjade ja teega.17

Tegelikult elas vanaproua ehk paruness Karen Blixen väga
paikselt Taanis, oma lapsepõlvekodus.

Maríase raamatus leidub peale konkreetsete lugude ka mõni
üldistus, näiteks selline:

Mitte keegi ei tea, milline nägi välja Cervantes, samuti pole täit
kindlust Shakespeare’i välimuse kohta, mistõttu võib öelda, et
“Don Quijote La Manchast” ja “Macbeth” on tekstid, mida ei
saada ainuski isikupärane ilme, ükski lõplik nägu, mingisugunegi
pilk, mida teiste inimeste silmad võinuks talletada ning üle aega-
de omaks võtta. Kui, siis ainult säärased, mida järeltulevad põl-
ved on pidanud vajalikuks neile anda, kõhklemisi, süümepiinade
ja ärevusega; need ilmed, pilgud ja näod ei kuulunud kahtlemata
Cervantesele ega Shakespeare’ile.

17Samas, lk 21.

202



Jaak Jõerüüt

Tundub, nagu muutuksid raamatud, mida üha loetakse, kauge-
maks ja arusaamatumaks, kui meil puudub võimalus heita pilk
neid sünnitanud autori näole; näib, et meie aeg, kus kõigest on
olemas pilt, tunneb teatavat ebamugavust selle ees, mille olemas-
olu eest ei vastuta kellegi nägu; tundub koguni, nagu kuuluksid
kirjanike näojooned lahutamatult nende loomingu juurde. Võib-
olla just sellepärast on viimaste sajandite autorid ajast ette rutates
jätnud endast maha arvukalt maale või fotosid, [---].18

George Steineri auks lõpetab temale pühendatud peatüki Jor-
ge Luis Borges, keda Steiner pidas harukordseks lugejaks:

Raamat on füüsiline objekt füüsiliste objektide maailmas. See on
surnud sümbolite kogum. Kuid siis saabub õige lugeja ja sõnad —
või pigem nende taga peituv luule, sest sõnad ise on pelgalt süm-
bolid — ärkavad ellu, ning me tunnistame sõna ülestõusmist.19

II. EZRA POUND

Mees, kes kirjutas kaheksakümne seitsme eluaasta jooksul nagu
paljundusmasin. Toodang: seitsekümmend raamatut, üle 1500 ar-
tikli ja lugematu hulk kirju. Ühe raamatu pealkiri on ABC of Rea-

ding (1934); eestikeelse tõlketeose pealkiri on Lugemise aabits.20

Sellest lihtkohtlasest õpikust (kuid on siiski kiiduväärt, et me
emakeeles on ka selline maailmakultuuri vaimutoodangu näide
olemas!) pole midagi muud tsiteerida kui paari lõiku Udo Uibo
saatesõnast.

Ezra Pound oli möödunud sajandil inglise keeleruumis võib-olla
kõige mõjukam kirjanik, aga tema reputatsiooni valget maniskit
on alati määrinud mustad plekid. Teda on nimetatud ühelt poolt

18Samas, lk 141.
19Jorge Luis Borges. See värsikunst: Charles Eliot Nortoni mäles-

tusloengud 1967–1968. (Bibliotheca artis poeticae.). Koost. ja komm.
Călin-Andrei Mihăilescu, tlk Rebekka Lotman. Tallinn: TLÜ Kirjastus,
2025, lk 9.

20Ezra Pound. Lugemise aabits. (Avatud Eesti raamat.) Tlk Urmas
Tõnisson ja Udo Uibo. Tallinn: Vagabund, 2000.

203



Lugemisest

modernismi akušööriks, aga teiselt poolt moodsa luule Savona-
rolaks. Ka tema loomingu hindamine on olnud vastuoksuslik: na-
gu on tõdenud T. S. Eliot, oli see mõne meelest “ebameeldivalt
moodne”, mõne teise meelest aga “ebameeldivalt antikvaarne”.21

Seda peatükki kokku võtma ja lõpetama sobib aga mitme-
kordne tsitaat. See tähendab, et tsiteerin nimetatud raamatu nime-
tatud saatesõna üht kahest motost, mida on Udo Uibo tsiteerinud
Gertrude Steini teosest Alice B. Toklase autobiograafia:

Gertrude Steinile ta meeldis aga toredaks ta teda ei pidanud.
Gertrude Stein ütles et ta kõlbab küla teejuhiks, suurepäraselt kui
sa oled küla, aga kui sa pole, siis ei.22

III. JAAN KAPLINSKI

Tegelikult ei ole selgeid piire keele ja folkloori, keele ja kirjan-
duse vahel. Kirjanduse-folkloori lühivormid on ka keele vormid
ja keele keerulisemad vormid on kirjanduse vormid.23

Eesti keele arengule, keele praegusele kasutamisele jne on mul
mõndagi ette heita, ja ma olen leidnud Jaan Kaplinskis selle
keeleuurija, selle asjatundja, kelle emakeelt puudutav mõtlemi-
ne ja hoiakud mulle istuvad peaaegu alati. Mul on enda kirjutatud
raamatute ja ajakirjanduses ilmunud artiklite puhul olnud keele-
toimetajatega suheldes nii paremaid kui halvemaid päevi, seda nii
Vene ajal kui ka pärast iseseisvuse taastamist.

Essee, kust see moto-lõik on pärit, kannab pealkirja “Soome-
ugri keeled ja filosoofia”, ilmunud esmalt 2002. aastal. Kõigepealt
analüüsib ta eesti keele painutamist mõne võõra keele liistule, et
kus ja kuidas n-ö filosofeerimine mängu tuleb, ja toob oma teksti
sellised suured kultuurinimed nagu Herder, Hegel, Heidegger ja
Wittgenstein, ning siis ta ütleb:

21Samas, lk 255.
22Samas.
23Jaan Kaplinski. Eesti, estoranto ja teised keeled. (Bibliotheca

controversiarum.) Tallinn: TLÜ Kirjastus, 2024 (esmatrükk 2020),
lk 70.

204



Jaak Jõerüüt

Huvitav on, et kirjanduses, eriti luules, on sellist võõrastele-
kõnelemise hoiakut vähem, siin kõneldakse rohkem omadele.
Lüürikas on see kindlasti loomulik ja selletõttu on lüürika neid
kultuuri valdkondi, kus omakeelsus ja omakultuursus kõige pare-
mini vastu peab ja sageli ka kõige paremaid tulemusi annab. Seda
nii täna kui toona. Pole ime, et Herder alustab oma avastusretke
rahvaste vaimu uurimisse, tänapäeval ütleksime — kultuuriantro-
poloogiasse, maailma rahvaste luule antoloogiaga “Stimmen der
Völker in Liedern”. Eesti vanarahva luule-, kuid ka mõttelugu on
peaaegu kõige paremini jäädvustatud meie vanades rahvalauludes.
Praeguse aja eesti mõtet kajastab kirjandus, ka luule paremini kui
filosoofiana ning filosoofiaks kirjutatud tekstid. Kimp Juhan Lii-
vi luuletusi ütleb oleviku-lähimineviku eestluse, eestlane-olemise
kohta rohkem kui sel teemal kirjutatud esseed ja uurimused. Ajas
kaugema mineviku kohta, mis muidugi ei ole tingimata ka tões ja
vaimus meist meist väga kauge, ütleb palju eesti folkloor: jutud,
laulud, mõistatused, vanasõnad, kõnekäänud.24

Autori saatesõna esimene lause võib üllatada paljusid Jaan
Kaplinski kui luuletaja-prosaisti-esseisti austajaid. See kõlab nii:

Olen hariduselt ja kutsumuselt rohkem lingvist kui literaat. Nii po-
le ma enam ammu kirjutanud midagi kirjandusest, küll aga keelest
ja keeltest.25

Nimetatud teos on analüütiline, hariv mitmes mõttes, ja sageli
kriitilise hoiakuga eesti keele kasutamise, arendamise ja õpeta-
mise suhtes. Ta kriitilisuse tuumpõhjus on sissejuhatuses kokku
võetud nii:

Teiselt poolt on mu arusaamad eesti keele omapärast ja selle oma-
pära väärtusest viinud mind konflikti praeguse eesti keele korral-
damise ja õpetamisega, mis minu meelest ei ole õigetel alustel.
Eestlastele õpetatakse seda, mida nimetatakse emakeeleks, nagu
võõrkeelt, ja seda keelt korraldatakse ja muudetakse, hoolimata
eriti keele omapärast, ent ka lihtsast loogikalt. Olen kurb, et meil
on keele harimise ja arendamise saanud oma kätte rühm kitsalt
grammatikale ja leksikale keskendunud inimesi, kelle tegevuses
on tugevasti alles Johannes Aaviku poolfuturistlikud arusaamad

24Samas, lk 69–70.
25Samas, lk 5.

205



Lugemisest

keelest. Ning samal ajal ei tunta ega hinnata piisavalt tõsisemate
keeleteadlaste nagu Andrus Saareste, Lauri Kettuse, Kaarel Leet-
bergi ja Valter Tauli tööd ja vaateid. Pole ka normaalne, et keele
arendamisest on peaaegu kõrvale jäänud kirjanikud, kes mujal on
olnud just keele loojad, hoidjad ja uuendajad.26

Tema kriitilisusega olen juba ammu päri, sõltumata sellest, et
minu haridus on tema omast kõvasti erinev. Minu kriitilisus on
tekkinud elust enesest, nii literaadina kui ka lugejana. Raamatu
tagakaanel on Hasso Krulli sõnad:

Mõtlemine keeles ja keelest mõtlemine on Jaan Kaplinski silmis
väga lähedased. Tema keelevaated on püsinud uudsetena juba pool
sajandit, ja kuigi päriseesti filosoofilist koolkonda pole veel loo-
dud, on neil ulatuslik nähtamatu mõju. Kes veel eesti keelest nii
kirglikult kirjutaks? Kaplinskit peaks lugema igaüks, kes tahab
keelt kasutada millekski enamaks kui pensujaamas kabanossi ost-
miseks.

Essees “Tühi Ilmaruum” ütleb Jaan Kaplinski midagi, mida
igaühel, aga eriti lugeval inimesel tasub kõrva taha panna:

Nüüdses maailmas on aina enam hakanud domineerima piltide,
eriti liikuvate piltide keel, mis näikse sõnalise keele kõrvale tõr-
juvat. Nii lihtne see lugu siiski pole. Piltide ja sõnade keel eri-
nevad tublisti ja nii ei saa üks teist asendada või saab seda teha
väga puudulikult. [---] Nii on kujutav ja kirjeldav keel, pildikeel
ja sõnakeel käinud ikka rohkem või vähem koos. Kuid mõlemal
on omad võimalused ja omad piirid. Kirjeldav keel jääb abituks-
võimetuks siis, kui on vaja midagi täpselt ja põhjalikult kirjel-
dada, olgu lilleaasa, lapse naeratust, lossivaremeid, vaibamustrit
või vöökirja. Kujutav keel, pilt saab sellega hõlpsasti hakkama.
Ümberpöördult aga ei saa pildikeel, kujutav kunst hakkama filoso-
feerimisega, arutlusega, dialektikaga. Seda ainuüksi juba sel põh-
jusel, et kujutavas kunstis ei ole eitust, ei ole alternatiivide esita-
mise võimalust.27

Mõtleme näiteks õuduse ja kurjuse äärmuslikkuse edasi-
andmisele. Kujutav keel ehk pildikeel, neid on nähtud: fotod

26Samas, lk 6–7.
27Samas, lk 133–134.

206



Jaak Jõerüüt

Hitleri-aegsetest koonduslaagritest, kus okastraadi taga seisavad
inimvared, kellest jääb igaveseks meelde luu ja nahk ja sügavale
auku vajunud silmad. Juurde võib ja ilmselt peaaegu alati soovib
iga vaatleja mõelda ükskõik mida, ja mõtlebki, sest ainult pildist
sellise põrguliku kurjuse tagajärgede edasiandmiseks ei piisa. Ja
nüüd mõelgem neile lausetele Varlam Šalamovi jutustusest, mida
eespool tsiteerisin.

Kirjeldava ja kujutava keele võrdlus on minu meelest praegu-
sel ajal väga oluline, tsiteerin Kaplinskit mõnuga:

Kujutavas kunstis ei saa öelda “kes teab, ei räägi, kes räägib, ei
tea.” Kunst ei saa ka öelda seda, mida ütlevad oma tekstides Platon
või Aristoteles, ei saa ka edasi anda Piibli olulisi väiteid, näiteks
seda, et Jumal on üks või et alguses oli Sõna ja Sõna oli Jumala
juures. Nii olen ma enam kui skpetiline nüüdse aja “kontseptuaal-
se kunsti” suhtes, kus otsekui tegeldakse millegi uurimise või mil-
legi üle arutlemisega.28

Rääkides piiritletud mõistetest nendib ta, et need on suletud ja
nende kasutamine loob omamoodi kinnise süsteemi. See on pikk
jutt mõistete täpsustamisest ja kasutamisest nii vajalikus kui eba-
vajalikus või lausvales kontekstis; siin vaid napp tsitaat, mis võiks
igaüht panna mõtlema ja jätkama, sarnaseid näiteid ise otsides:

Udusus, udu on olnud teadusringkondades halvustav sõna, ometi
on ka udul ja udutaolistel nähtustel (udul-pilvedel) maailmas oma
koht. Kuigi udu ei taha tunnistada filosoofid, peavad seda tunnis-
tama lennufirmad. Nagu ilusti kirjutab Norbert Wiener oma ku-
nagises kultusraamatus “Küberneetika”, on taevas tähed ja pilved,
esimesi saab loendada, teisi ei saa. Pilvede kirjeldamiseks on vaja
teisi meetodeid, [---].29

Veel ühe fundamentaalse probleemi kokkuvõte:

Kahjuks on praegune trend just inimliku suhtlemise asendami-
ne masinlikuga, kui nii sobib öelda. Ka ülikoolides õiendatak-
se eksameid-arvestusi tihti anketeerimisega: tudeng peab lühidalt,
sageli vaid “jaa” või “ei” vormis, õiget vastust alla kriipsutades

28Samas, lk 134–135.
29Samas, lk 79.

207



Lugemisest

vastama ette antud küsimustele. Ka loengud siirduvad osalt inter-
netti, nagu mõned erialakursusedki. Võib juhtuda, et üliõpilane ei
näegi ihusilmaga lektorit, kelle ainet ta õppis ja milles tegi eksa-
mi. Arutlemine, naljad, iroonia, huumor ei kuulu enam asja juur-
de. Ei saa olla ajalooõpetajat, kes rääkis lastele ostrakismist ja siis
indu sattunult hüüdis “Kreekast välja!” ja tõmbas tahvlile joone
sellise ägedusega, et kriit käes murdus. Ei saa olla füüsikaõpeta-
jat, kes õpilase uudishimuliku küsimuse pääle, miks ikkagi ei saa
arvu nulliga jagada, kostis, et kui ootate ja lähete ülikooli, õpite
ka nulliga jagama. Kõik muutub voolujoonelisemaks, mis tundub
kõrvaline, jäetakse kõrvale.
Kuidas see uus-voolujoonelisus avaldub keeles? Ons keelelgi te-
ma kujunemisel mingi roll? Uues keeles, inimese ja masina suht-
lemise keeles, ent ka inimese suhtlemise keeles mitmet mesti ins-
tantsidega, riigiga, bürokraatiaga puudub mitmeid elava keele joo-
ni. See keel on suuresti ka variant keelest, mida siin nimetan esto-
rantoks, estoranto omakorda on kloon, tõlgitud variant sellest, mi-
da võiks George Orwelli järgi nimetada newspeak’iks, uudiskee-
leks.30

See on esseest “Dehumaniseeriv keel”, ilmus raamatus esi-
mest korda ehk siis 2020. aastal.

Neile ohtratele tsitaatidele pole mul omalt poolt eriti midagi
lisada, nimetan vaid sõnade devalveerumist, mida jõuliselt tõukab
tagant igat värvi ajakirjandus. Üks võimalikest näidetest on sõna-
de geniaalne, armastatud ja legendaarne kasutamine. Kes tahes,
kellest kirjutatakse, keda intervjueeritakse, keda ekraanil näida-
takse jne, võib olla tituleeritud armastatuks (lugeda: kogu rahva
poolt), legendaarseks (lugeda: kogu rahva seas), nagu ei kõlbaks
enam kedagi nimetada vaid heaks, töökaks, andekaks, originaal-
seks, ainulaadseks, eriliseks, lugupeetuks jne. Ja nagu jääks sel-
lestki väheks, tituleeritakse meie hulgast lahkunuid üha rohkem
muretult geniaalseks. Ma ei tea, kas põhjus on rohkem pragmaa-
tilises huvi üleskütmise soovis või napis sõnavaras, kuid tulemu-
seks on devalvatsioon.

Keeleteema on lugejale lõputu teema. Kui põrkad lugedes, ol-
gu see originaal või tõlge, vastu kohmakusi, siis ei tea ju, kas on

30Samas, lk 199–200.

208



Jaak Jõerüüt

selle taga toimetaja puudumine (see eesti lugematute pisikirjas-
tuste tava), või vastupidi, on tegu olnud sedasorti toimetajatega,
kelle sümbolpilt on mul silma ees kirjastuse Eesti Raamat toast
seitsmekümnendate keskel: akna all laua taga istub vaikne vana-
härra, kes toimetab A. H. Tammsaaret, jälle! Raamatud, mis, nagu
juba mainitud, elavad meid kõiki üle, selliseid toimetajaid ei vaja.
Ja pealegi, tavaline lugeja ei mõtle sellestki, et toimetaja ja keele-
toimetaja on erinevad rollid! Aga Maxwell Perkinseid pole alati
võtta.

Punktiks Jaan Kaplinski nimelisele peatükile olgu aga ühe ta
essee algus:

VIVAT LINGUA LATINA

Tihedad kokkupuuted prantsuse, itaalia, hispaania ja portugali
keelega on viinud mind veidi ekstremistlikule arusaamale, et need
keeled on vaid ladina keele murded, dialektid. Ja inglise keel
on omamoodi pidgin-latin, kreooli-ladina keel. Ilma ladina keelt
mingilgi määral oskamata ei ole me päris haritud eurooplased,
vaid barbarid.31

IV. ALVIS HERMANIS

Lugeda (tuimas bürokraatiakeeles on sellise lugemise sünonüü-
miks: analüüsida, arvata jms) võib ükskõik mida: oma tujude põh-
jusi, millest me arvame kõike teadvat, või maailma ajaloo kulgu,
millest elav inimene tajub ainult murdosa. Sellest hoolimata üri-
tatakse mõista seda, kas inimene on ajaloo jooksul paremaks või
halvemaks muutunud, see tähendab, et muudkui üritatakse lugeda
inimest kui sellist nii, et lõppude lõpuks oleks tõtt loetud. Mõõta
headust ja halbust pole võimalik, aga teada tahaks ikkagi, ja ala-
tasa lähebki lahti selline lugemine, mida ei tehta peatükkide, lehe-
külgede, lausete, sõnade abil, vaid kuidagi teisiti.

Aga on muudki.
Kunstiajaloolane Juhan Maiste pani hiljuti Postimehes ilmu-

nud artikli pealkirjaks “Kuidas lugeda mõisat”, ja alustas nii:

31Samas, lk 136.

2 209



Lugemisest

Mõisad, need aja tolmust tardunud paleused, kõnelevad vaikides
meie unistustest ja mälust.32

Ja lõpetas nii:

Selleks, et mõisa mõista, tuleb avada raamat, kus on kirjas kõik,
mis kunagi olnud. Neile kohtadele, mis aeg on ära kustutanud,
võib juurde mõtelda. Mälul on tiivad.

Loetakse sündmusi, olukordi, olekuid, eriti poliitikas, diplo-
maatias, äris; ja loetakse ükskõik kelle kõnet, avaldust, intervjuud
otse, sõna-sõnalt, aga kindlasti ka ridade vahelt, see tähendab, et
üritatakse lugeda seda, mida pole sõnastatud, mida tuleb tajuda ja
aimata, et midagi järeldada.

George Steiner räägib vaikusest, mis ongi kullahinnaga. Ent
olemas on ka kohvikulugejad, ma kuulun nende hulka; vaikuse
või müra mõiste võib olla inimestel erinev. Loetakse mitut raama-
tut korraga või vastupidi. Loetakse ükskõik kus, voodis, istudes,
püstijalu, metsas, lennukis või vastupidi, mitte kunagi kindlaks-
määratud lugemise kohas.

Lugemist alustatakse varem või hiljem, kellegi abil või vastu-
pidi. Mina alustasin enne kolmeseks saamist, ise, nii väitis ema ja
nii oligi, sest emal puudus täielikult võime valetada.

Loetakse kiiresti või mitte. Mu eluloos on ainult üks kiirluge-
mise näide, mulle endale siiani arusaamatu. Meistri ja Margarita

eestikeelne tõlge ilmus 1968. aastal. Ma lugesin ta kohe pärast
ilmumist peaaegu lõpuni läbi elektrirongis, sõites Balti jaamast
Kivimäele. Umbes veerand tundi seisvas ja umbes kakskümmend
minutit liikuvas rongis.

Mul pole mingit aimu, kui palju raamatuid olen läbi luge-
nud (rääkimata sellest, kui palju olen üritanud lõpuni läbi, sel-
guseni, tõeni lugeda inimesi, sündmusi, olukordi jne), aga neid
peab olema mitu tuhat. Viimane raamat, mille lugemise ma lõ-
petasin enne selle loo kirjutamise lõppu, on Läti rahvusvaheliselt

32Juhan Maiste. Kuidas lugeda mõisat. — Arvamus.postimees.ee,
13.09.2025, arvamus.postimees.ee/8322597/juhan-maiste-kuidas-
lugeda-moisat.

210



Jaak Jõerüüt

väga tuntud lavastaja Alvis Hermanise (snd 1965) päevik suvest
suveni aastatel 2015–2016. Olen Hermanise lavastustest näinud
tosina aasta eest kaht, Riias, läti keeles, mida ma peaaegu ei oska,
ja need olid lummavad. See raamat, mis sattus mu kätte kogema-
ta just nüüd, nagu ettemääratult, tekitas minus esimest korda elus
tahtmise ühe teosega konkreetselt vestelda, sest autori arvamused
ja minu ei-jah-vastused ükskõik mille kohta olid alatasa stiilselt
selged, mustvalged. Ja ühtlasi tekkis mul tahtmine avaldada lugu-
pidamist kirjutajale, kes on sada protsenti teatrimees, ent suudab
sõnades väljendada, mida tähendab olla suur teatrimees.

Las lõpetab minu kirjutatud loo ühe võimaliku lugemise näi-
de.

Murdosa sellest mustvalgest nähtamatust dialoogist:

Mulle ei ole kunagi meeldinud, kuidas draamanäitlejad luulet esi-
tavad. Nad teevad selle proosaks, hakkavad “selgitama” selle mõ-
tet. Tavaliselt nad ignoreerivad luule vormi ja musikaalsust. Sa-
mas suruvad peale oma personaalset interpretatsiooni. Kuulates
luulet, tahan ma ise seda oma sisuga täita, mitte kuulata, kuidas
konkreetne näitleja kasutab teise autori luulet, et jutustada mul-
le oma isiklikest probleemidest, oma “keerulisest sisemaailmast”.
Mind see ei huvita.33

Jah.

Etüüd on teatri alus. Samuti nagu lause on kirjanduse alus. Etüü-
dide kollektsioneerimine on meetod, millega olen töötanud kogu
oma lavastajaelu.34

Jah.

Kõikjal meedias on selle nädala peateema nõndanimetatud pagu-
lased. Mulle on selge, et poliitilisi põgenikke on nende hulgas üs-
na vähe. Lõpuks on see probleem jõudnud ka Lätini. [---]
Mitmetes riikides on olnud võimalus näha, kuidas on neil õnnes-
tunud moslemite integratsioon. See kõik näeb välja natuke na-

33Alvis Hermanis. Päevik. Tlk Contra. Tallinn: Tallinna Linnateater,
2018, lk 36.

34Samas, lk 42.

211



Lugemisest

gu kollektiivne enesetapp. Vana Euroopa enesealalhoiuinstinkt on
surnud.
Ja seepärast seegi, mis praegu kunstis toimub, näeb teatud mõttes
välja nagu lõputu ja pikk nekroloog, mida me kõik koos kirju-
tame vana hea Euroopa auks. Hüvastijätt tuleb pikk, aga see on
juba alanud ja päästa ei saa seal enam midagi. Tuleb loota, et Ida-
Euroopas kestab see kauem.35

Jah.

Tänapäeva kunstimaailmas on peamiseks needuseks pühendumi-
ne saavutustele ja edule. Sest teisiti pole võimalik, teisiti langed
sa välja professionaalide ringist ja muutud isetegevuslaseks. Kogu
tänapäeva kunst on nii totaalselt kommertsialiseerunud, et õigused
ebaedule on ära võetud. Ja kui sa võrdled ennast kunstnikega, kes
elasid vaid viiskümmend aastat tagasi, siis mõistad, kui vähe me
väärt oleme. Me pole enam, peab tunnistama, vabad, me oleme
selle süsteemi teenrid, ohvrid ja taastootjad ühes isikus. Vähemalt
mina tunnen ennast tihti nii. Sest kunstil pole tegelikult saavu-
tustega mingit pistmist. Mõnikord nad satuvad kokku, aga see on
ainult kokkusattumus. Kunst on üleüldse midagi muud.36

Jah.

Ma armastan New Yorki ja mul on kahju ära sõita.37

Ei.

Olen ammu välja arvutanud, et mul õnnestus sündida täpselt
100 aastat liiga hilja. Minu aeg oleks olnud 19. sajand.38

Ei.

Sest kõik me, nõukogude lapsed, oleme sirgunud kommunaalkor-
terist.39

Ei.

35Samas, lk 53.
36Samas, lk 54–55.
37Samas, lk 66.
38Samas, lk 70.
39Samas, lk 74.

212



Jaak Jõerüüt

[T]änapäeva maailmas inimesed pelgavad järjest enam üksteisest
erineda. Ka kõik meie suhtluskoodid on muutunud standardseks
ja inimlikud reaktsioonid, näoilmed, intonatsioonid ja isegi emot-
sioonid ei tule enam spontaanselt, vaid märgitakse justkui kindlate
märkidega. Näiteks, et väljendada imetlust, võib tänapäeva inime-
ne öelda lihtsalt “Vau!”40

Jah.

Möödunud ööl Pariisis kuus terroriakti samal ajal. Suurem osa
neist viieteistkümne minuti jalutuskäigu raadiuses minu Pariisi
korterist. [---]
Prantsusmaa president annab teada: “See on sõda.” Multikultuur-
sus, valestimõistetud tolerants ja poliitkorrektsus on kaasvastuta-
vad selle massimõrva eest. Mitte terroristid ei ähvarda meid, vaid
eurooplaste argpükslikkus.41

Jah.

Stoppardil on on kõige intellektuaalsema teatriinimese kuulsus,
kuid ka tema tunnistas, et publiku naer on nagu sild, mida mööda
võib pärast seda transportida kogu ülejäänud informatsiooni.42

Jah, ka lugeja naer.

Koos “Marseljeesi” laulda on hea, aga sellest ei piisa. Arvan, et
varem või hiljem on eurooplased sunnitud vastu võtma Iisraeli eri-
teenistuse nõuanded ja meie igapäevaelu siseneb sellesse samas-
se rutiini, mida nägin Jeruusalemmas ja Tel Avivis. Kui iga tei-
ne ettekandja või bussijuht on maskeeritud agent. Arvuliselt üle-
tab see võrk seal mitmekordselt nii endise Ida-Saksa Stasi, kui ka
nõukogude KGB.
Iisraeli Mossad on selle jalgratta juba ammu leiutanud ja teist kor-
da seda enam tegema ei pea. Nad on koos sellega elanud juba
aastakümneid. Eurooplastel on see kõik veel ees.43

Jah.

40Samas, lk 86.
41Samas, lk 100.
42Samas, lk 101.
43Samas, lk 102.

213



Lugemisest

Ületöötamine. Läbipõlemise sündroom ei ole enam mingi eksoo-
tiline haigus. [---] Tänapäeva teater ja ooper on saanud showbusi-
ness’i koostisosaks, me jookseme nagu oravad rattas ja toodame
kunsti nagu konveieril. Kunsti tehakse tänapäeval kiirelt ja pealis-
kaudselt. Süvenemiseks pole aega.44

Jah, ka kirjandusega on nii.

Siiski kõige tähtsam, mis sel kuul on juhtunud — need on muu-
tused minus eneses. Minu poliitilised vaated on muutunud täiesti
teiseks. Ja poliitilised vaated ei ole midagi muud kui inimese väär-
tuste skaala. See, mis on siin elus oluline.45

Jah, see skaala.

Olen aru saanud, et olen ikkagi konservatiiv. Et maailm, ühiskond
ja lõppude lõpuks kogu kosmos toimib rangelt paikapandud sea-
duste järgi. Ja targim, mida inimene võib teha — püüda mõis-
ta neid seadusi ja kohanduda nendega. Ja seda pole vähe. Sest
harmoonia ja “korrastatus” nõuab rasket igapäevatööd iseendaga,
nõuab tarkust ja pingutust. Näiteks Bachi muusika, jooga või or-
namentide kontseptsioon on maailmamudelid, mis avanevad vaid
füüsiliselt ja vaimselt stabiilsetele inimestele. Ülejäänutele jäävad
need vaid huvitavaks eksootikaks. Kaos ja anarhia on omakorda
kõige lihtsam, mis võib olla.46

Jah.

Tänapäeva kunstis on romantism asendatud iroonia ja küünilisu-
sega. Sellised ajad.47

?

Vaevalt muidugi rahvuslikku kuuluvust läbi ideoloogia kasvata-
takse. See tuleb läbi aistingute, läbi looduse, läbi intonatsioonide
ja mentaliteedi üldiselt. Rahvustunne jõuab inimeseni pigem läbi
meeleelundite — kuulmise, nägemise ja maitsmise ja nii edasi.48

44Samas, lk 104.
45Samas, lk 136.
46Samas, lk 137.
47Samas, lk 153.
48Samas, lk 163.

214



Jaak Jõerüüt

Jah.

Elu koosneb võitjatest ja ohvritest. Neid esimesi oskan ma praegu
juba näo järgi ära tunda.49

Ei.

Teater on vajalik vaid seal, kus inimeste kehad elavad väljakanna-
tamatutes tingimustes. Teater on meil vist supelranna asemel.50

Ei.

Pariisi lennujaamas New Yorgi lennukist välja ronides saame tea-
da, et äsja on toimunud terroriakt Brüsseli lennujaamas. Delta
Air Linesi lennule registreerimise laua juures. See on seesama
lennukompanii, millega kolm nädalat tagasi Ameerikasse lenda-
sime. [---]
Loodan, et ma ei ole islamofoob, aga kuni me ei näe reaalseid
enesepuhastamistegevusi Euroopa moslemikogukonnas ja kuni
me ei näe ülejäänud Araabia riikide terrorivastaseid operatsioo-
ne, seni tohin arvata, et nendes massimõrvades on kaasvastutav
kogu Araabia maailm. Need on nende inimesed. Ja vaid nemad
on suutelised neid vaos hoidma.51

? Naiivne.

Olen üheks päevaks Münchenisse sõitnud. Ei ole ammu Saksa-
maal käinud. [---] Aga nüüd tahavad äkki korraga kaks Münche-
ni teatrit, et ma nende juures tuleval hooajal lavastuse teeksin.
Ma valin Müncheni Residenztheateri. Istun intendandi kabinetis
ja räägime pikalt kogu sellest jandist, mis minu ümber siin Saksa-
maal oli talvel üles keerutatud. Ma püüan muidugi olla arusaaja,
aga see, mida saksa press on minuga teinud, on praktiliselt ühe
kunstniku avalik hukkamine ainult sellepärast, et tema poliitilised
vaated erinevad ametlikult vastuvõetutest. Ma ei unusta sedagi, et
ükski saksa teatrite perest mind ei kaitsnud. Mind sidusid pikaaja-
lised töösuhted paljude saksa teatrilavastajatega, teatrijuhtidega.
Mitte ükski ei kaitsnud mind selles olukorras. Mitte minu arva-
musi, aga minu õigust mõelda teistmoodi. [---]

49Samas, lk 165.
50Samas, lk 173.
51Samas, lk 175.

215



Lugemisest

Kohtan Gundarsit, kes on minu vanas Münchner Kammerspiele
teatris (kus omal ajal olen teinud mingi neli lavastust) sõlminud
kolmeaastase lepingu ja töötab näitlejana. Gundars räägib vaikse
häälega. Küsin — miks nii? Ta vastab, et tunneb end nagu Stirlitz,
kelle juurde on tulnud agent Keskusest.52

!

Inimese loomulik olek on laiselda ja tõesti mitte midagi teha. Töö-
tamine ja töö üldiselt on kunstlik väljamõeldis. Looduses, looma-
riigis ju keegi ei tööta.53

Ei.

Teatavasti inimesed käivad mööda muuseume vaid välismaal.
Mitte oma linnas. Ja esimene ja peamine muuseum, mille külas-
tamine on alati kohustuslik ja mis räägib rahvast kõik — see on
kunstimuuseum.
Maalid. Minu jaoks on need ainukesed tunnistajad möödunud päe-
vadest, minevikust. Midagi muud pole ju jäänud. Mõned majad
ehk. Aga maalid pole pelgalt ajaloo ja kunsti segu. Seal on juures
ka inimlik puudutus. Otseses ja kaudses tähenduses.54

? Ei.

Mõnikord mõtlen — mis juhtuks, kui kõik need mitmed sajad
tuhanded lätlased, kes on pudenenud laiali alates 1990. aastast,
pöörduksid järsku tagasi. Pöörduksid tagasi kõigi oma teadmiste
ja uue kogemusega.
Hirmus mõelda, sest mis siis juhtuks kogu selle meie kohaliku
halli massiga riigivalitsuses ja poliitikas.

Neile oleks see ju määratu tragöödia.55

?!

52Samas, lk 177–178.
53Samas, lk 192.
54Samas, lk 193.
55Samas, lk 210–211.

216



Jaak Jõerüüt

Aga teater meeldib mulle just seepärast, et lubab reaalsust defor-
meerida. Taipasin juba tudengieas äkitselt, et peamine “võlutrikk”
kunstis [minu rõhutus — J. J.] on reaalsuse nihe. Kui midagi ko-
peeritakse väga täpselt, aga päris lõpus mõned detailid “deformee-
ritakse”, justkui lisades “unenäo reaalsust”.56

Jah.

Ma olen ammu aru saanud, et inimeste arvamused peegeldavad
vaid neid infoallikaid, mida keegi kasutab.57

Jah.

Ilu ja poeesia on kunsti kõrgeim mõte. Tänapäeva paljudele ha-
rimatutele inimestele tundub see vanamoodne idee. Kunstiajaloo
tundjad ei hakka nendega vaidlema. Ei tasu raisata aega plebeide-
ga diskuteerimiseks. Kunst on kõikidel sajanditel olnud metafüü-
siline territoorium, kus inimesel on võimalus luua ideaalne, fan-
tastiline reaalsus. Kus valitseb irratsionaalne harmoonia ja mida
tähistatakse sõnaga — ilu. [---]
Nagu ütlevad matemaatikud: õige matemaatilise valemi ehk võr-
randi kohustuslikuks tunnuseks on — ilu. Lahendus on õige ainult
siis, kui see on ilus.58

JAH.

*

Postskriptum: rohkem kui näidendeid, libretosid, raamatuid on
Alvis Hermanis oma elus lugenud inimesi.

JAAK JÕERÜÜT (1947) on lõpetanud Tallinna Polütehnilise Instituu-
di majandusteaduskonna 1973. Kirjanike Liidu sekretär 1977–1986,
aseesimees 1986–1989, ENSV kultuuriministri asetäitja 1989–1990,

56Samas, lk 211.
57Samas, lk 221.
58Samas, lk 222–223.

217



Lugemisest

ENSV (EV) Ülemnõukogu saadik 1990–1992, Eesti Loomeliitude Kul-
tuurinõukogu esimees 1989, Eesti Vabariigi välisministeeriumi teenis-
tuses 1993–2015, Eesti Vabariigi kaitseminister 2004–2005. Avalda-
nud üle 20 raamatu proosat, luulet, näidendi ja mitteilukirjandust. Aka-
deemias on temalt ilmunud artiklid “Gustav Suits, Ernest Heming-
way ja meie” (2017, nr 5, lk 773–779), “Sada aastat ja neli aas-
tat” (2018, nr 3, lk 387–392), “Silmad pärani kinni, ikka veel” (2018,
nr 7, lk 1155–1165), “Enesetapjalik Euroopa” (2019, nr 6, lk 975–
984), “Eesti idee” (2020, nr 5, lk 771–776), “Sünnimaa: Monoloog
Paavo Haavikkole” (2021, nr 12, lk 2216–2227) ja “Sõjast äratatud
mälu” (2023, nr 11, lk 1923–1946) ning Mihkel Muti teose Liblikas,
kes lendas liiga lähedale: Mati Unt ja tema aeg arvustus (2024, nr 2,
lk 351–365), ka on ilmunud Eve Pormeistri intervjuu temaga “Igavene
otsimine: Teekond iseendani” (2020, nr 7, lk 1246–1277).

218


